


 
 
 
 

عِيدَ   ةِ ا�وسََائلُِ ا�مُفِيدَةُ �لِحَيَاةِ ا�س�

 

Le cause utili per una vita 

felice 

 

   ي� دِ عْ ا�س�  اِ�ٍ نَ  نُ �ْ   نِ َ� ا�ر�  دُ بْ �َ   خُ يْ ا�ش� 

 االلهُ  هُ ِ�َ رَ 

 
Lo Shaykh 'Abdurraḥmān bin Nāṣer As-

Sa'dī (che Allah abbia misericordia di lui) 

 
 



 

2 

 يمِ حِ ا�ر�  نِ ْ�َ ا�ر�  االلهِ  �

Le cause utili per una vita felice 
Autore 

Introduzione dell'autore 
Lode ad Allah, al quale appartiene ogni lode. 

Testimonio che non vi è divinità al di fuori di Allah 
e testimonio che Muhammad è il Suo servitore e 
Messaggero. Che la pace di Allah sia su di lui, sulla 
sua famiglia e sui suoi compagni. 

Dopo questa premessa: la tranquillità del cuore, 
la sua serenità, la sua gioia e la scomparsa delle sue 
preoccupazioni e afflizioni sono desideri universali. 
Attraverso di essi si ottiene una vita piacevole, e si 
raggiunge la felicità e la gioia. Per arrivare a ciò vi 
sono cause religiose, cause naturali e cause 
pratiche, e non è possibile riunirle tutte se non per 
i credenti. Quanto agli altri, se pure riuscissero in 
qualche modo ad arrivare a qualcuno di essi grazie 
agli sforzi perseguiti dai loro saggi, si perderebbero 
comunque aspetti più utili, più duraturi e migliori, 
sia nell'immediato che nel futuro. 

In questa epistola menzionerò le cause che mi 
evoca la mente per questo obiettivo supremo, a cui 
tutti aspirano. 

Vi sono coloro che hanno raggiunto molte di 
questi obiettivi e sono riusciti a vivere una vita 



 

3 

serena e felice, e vi sono coloro che hanno fallito in 
tutti questi obiettivi e hanno vissuto una vita 
miserabile e infelice. Come, d'altronde, vi sono 
quelli che si trovano in una situazione intermedia, 
in base a ciò che gli è stato concesso. Ed Allah è Colui 
che concede, al quale ci si affida per ogni bene e per 
respingere ogni male. 

Capitolo 
1 - Le cause più importanti ed essenziali sono la 

fede e le buone azioni, come Allah - l'Onnipotente - 
disse: 

�َ�ٰ� وَُ�َ� ُ�ْ�ِ�ٌ� �َ�َُ�ْ��ِ�َ��ُ� َ�َ��ةً َ�ّ�َِ�ً�ۖ  وَ�ََ�ْ��ِ�َ��ُ�ْ� ﴿
ُ
وْ أ

َ
َ�ْ� َ�ِ�َ� َ��ِ��ً� ّ�ِ� ذََ�ٍ� أ

ْ�َ�ِ� َ�� َ���ُ�ا َ�ْ�َ��ُ�نَ 
َ
�ِ� ��ُ�َ�ْ

َ
 ﴾� أ

 {Daremo una vita eccellente a chiunque, 
maschio o femmina, sia credente e compia il bene. 
Compenseremo quelli che sono stati costanti in 
ragione delle loro azioni migliori} [An-Nahl: 97]. 

Allah, l'Eccelso, ha informato e promesso che 
chiunque riunisca fede e buone azioni avrà 
un'esistenza felice in questa vita terrena, e avrà una 
ricompensa eccellente in questa vita e nell'Aldilà. 

Il motivo di ciò è chiaro: coloro che credono in 
Allah con una fede autentica, che produce opere 
virtuose e corregge i cuori, i comportamenti, la vita 
terrena e l'Aldilà, possiedono principi e 
fondamenta su cui basano tutto ciò che li riguarda, 
siano essi motivi di gioia e felicità o cause di ansia, 



 

4 

preoccupazione e tristezza. 
Accolgono le cose gradite e piacevoli con 

accettazione e gratitudine, impiegandole nelle cose 
benefiche. Quando le impiegano in questo modo, ciò 
li rallegra e provoca in loro il desiderio che siano 
duraturi e benedetti, e la speranza nella 
ricompensa divina per i riconoscenti. Questi sono 
aspetti grandiosi che superano, con le loro 
benedizioni e i loro benefici, le stesse gioie che ne 
sono il risultato. 

E accolgono le avversità, i mali, le ansietà e le 
angosce resistendo a ciò che possono resistere, 
alleviando ciò che possono alleviare, e dimostrando 
una bella pazienza verso ciò che non possono 
evitare. In questo modo, ottengono dagli effetti 
delle difficoltà, dalla resistenza benefica ad esse, 
dalle esperienze acquisite, dalla forza che 
acquisiscono, dalla pazienza e dalla speranza nella 
ricompensa divina, grandi benefici in confronto ai 
quali si dissolvono le avversità, le quali si 
tramutano in gioie, buone speranze, e desiderio 
della grazia e della ricompensa di Allah. Così come 
disse il Profeta (صلى الله عليه وسلم) in un detto autentico: 

ْ�رِ (
َ
اءُ شَكَرَ فََ�نَ خَْ�اً َ�ُ، وَ�نِْ   �مُْؤْمِنِ،اعَجَبًا لأِ صَاَ�تْهُ َ��

َ
، إنِْ أ ْ�رَهُ ُ��هُ خَْ�ٌ

َ
إنِ� أ

حَدٍ إلاِ� �لِْمُؤْمِنِ 
َ
اءُ صََ�َ فََ�نَ خَْ�اً َ�ُ، وَلَ�سَْ ذَ�كَِ لأِ صَاَ�تْهُ َ��

َ
 ) أ

 "Quanto è sorprendente la situazione del 
credente! Se un bene lo raggiunge, ringrazia Allah e 
ciò è un bene per lui. E se un male lo colpisce, 



 

5 

pazienta e ciò è un bene per lui. E questo è solo per 
il credente" (riportato da Muslim). 

Il Profeta (صلى الله عليه وسلم) ci informa che il credente 
moltiplica la sua ricompensa e i frutti delle sue 
azioni in tutte le gioie e le difficoltà che gli si 
presentano. Ecco perché è possibile trovare due 
persone colpite da una medesima situazione, 
positiva o negativa, che differiscono molto nella 
reazione, secondo la loro differenza nella fede e 
nelle buone azioni. Questa persona sopra descritta 
accoglie il bene e il male con ciò che abbiamo 
menzionato, con gratitudine e pazienza e ciò che ne 
consegue, così la felicità e la gioia si manifestano in 
lui, mentre la preoccupazione, l'angoscia e l'ansia 
scompaiono. Ed è così che ottiene una vita gioiosa 
in questa dimora terrena. Invece l'altro tipo di 
persona riceve le cose gradite con malvagità, 
arroganza e prevaricazione, al punto che la sua 
moralità si corrompe e accoglie ciò come le 
accolgono le bestie, con avidità e ansia. Nonostante 
ciò, il suo cuore non è tranquillo, bensì diviso da 
molteplici aspetti: dal timore che ciò che ama 
svanisca, dalle numerose dispute che spesso ne 
derivano, e dal fatto che le anime non si fermano 
mai a un limite, ma continuano a desiderare altre 
cose, che potrebbero realizzarsi o meno. E anche se, 
per ipotesi, si realizzassero, egli rimarrebbe 
comunque in ansia per i motivi menzionati. Inoltre, 
accoglie le avversità con agitazione, paura, terrore 



 

6 

e fastidio. Quindi, si può benissimo immaginare 
cosa gli accada in termini di infelicità nella vita, di 
disturbi morali e psichici, di paure che potrebbero 
portarlo alle peggiori condizioni e alle più terribili 
angosce, poiché non spera in alcuna ricompensa 
divina e non possiede la pazienza che potrebbe 
consolarlo e alleviare il suo dolore. 

Tutto questo è possibile notarlo attraverso 
l'esperienza, e se mediterai su un singolo esempio 
di questo tipo applicandolo alla condizione delle 
persone, potrai constatare allora l'enorme 
differenza tra il credente che agisce secondo la sua 
fede, e chi non lo è. Ciò perché la religione esorta 
alla soddisfazione verso ciò che provvede Allah e 
ciò che Egli concede ai Suoi servi nella sua immensa 
generosità. 

Se un credente è afflitto da malattia, povertà o 
altro delle avversità a cui ognuno è esposto nella 
vita, allora - con la sua fede e l'accettazione di ciò 
che Allah gli ha riservato - rimarrà sereno, non 
anelerà nel suo cuore a qualcosa che non gli è 
destinato. Guarderà a coloro che hanno meno di lui 
e non si paragonerà a coloro che hanno più di lui. E 
potrebbe persino provare una gioia, una felicità e 
una tranquillità maggiori rispetto a chi possiede 
tutti i beni materiali, ma che nonostante ciò è privo 
di contentezza. 

Allo stesso modo, è possibile trovare colui che 
non agisce in conformità alla fede, se è afflitto dalla 



 

7 

povertà o dalla perdita di alcuni beni materiali, lo si 
trova in uno stato di estrema infelicità e disgrazia. 

Un altro esempio: quando cause di timore o 
eventi angoscianti si presentano ad una persona, 
troverai nella persona di vera fede fermezza 
d'animo, serenità, capacità di gestire e affrontare la 
situazione che lo ha colpito, utilizzando tutte le sue 
capacità di pensiero, parola e azione. Costui aveva 
già preparato se stesso a fronteggiare tali difficoltà, 
e queste sono condizioni che portano tranquillità 
all'essere umano e rafforzano il suo cuore. 

Al contrario, in una persona priva di fede, 
quando si presenta la paura troverai la sua 
coscienza turbata, i suoi nervi tesi, i suoi pensieri 
confusi, e sarà sopraffatta dal terrore e dall'ansia. Si 
ritrova così a combattere sia la paura esterna sia 
l'ansia interiore, che è impossibile descrivere 
appieno. Se questo tipo di persone non 
padroneggiano alcuni metodi naturali che 
richiedono molto esercizio, le loro forze collassano 
e i loro nervi diventano tesi, perché gli manca la 
fede che porta alla pazienza, soprattutto nelle 
situazioni critiche e nelle circostanze dolorose e 
angoscianti. 

Il giusto e l'iniquo, il credente e il miscredente, 
condividono la possibilità di acquisire coraggio e 
l'istinto che allevia e riduce le paure, ma il credente 
si distingue per la forza della sua fede, la sua 
pazienza, la sua fiducia in Allah e l'affidarsi a Lui, 



 

8 

consapevole della Sua ricompensa. Tutte cose che 
aumentano il suo coraggio, lo sollevano dal peso 
della paura e gli facilitano le difficoltà, come disse 
l'Eccelso: 

�َُ��نَ وَ�َ�ُْ��نَ ِ�َ� ﴿
ْ
�َُ��نَ َ�َ�� �َ�

ْ
�َُ��نَ َ��ِ��ُ�ْ� �َ�

ْ
ِ اإنِ �َُ���ُ�ا �َ� ��  �َ� ��َ

 ﴾��َ�ُْ��نَ 
 {Se voi soffrite, anche loro soffrono come voi, ma 

voi sperate (di ricevere) da Allah ciò che essi non 
sperano} (An-Nisāà: 104). Essi ricevono da Allah un 
aiuto speciale, un sostegno e un supporto che 
dissipano le paure. Infatti l'Eccelso disse: 

َ ا إنِ� ۚ ْ��ُِ�وا ا وَ ...﴿ ��ِ�ِ��َ اَ�َ�  �� ��� ﴾ 

 {Perseverate! Invero Allah è con coloro che 
perseverano} (Al-Anfāl: 46). 

2- Tra le cause che eliminano la preoccupazione, 
l'afflizione e l'inquietudine vi è il fare del bene alle 
creature attraverso le parole e le azioni, e ogni tipo 
di buone opere. Tutto ciò è benevolo e munifico, e 
attraverso di essi Allah allontana le preoccupazioni 
e le angosce sia dal giusto che dal malvagio, in 
misura corrispondente. Tuttavia, il credente ne 
riceve la parte più completa e distinta, poiché il suo 
atto di benevolenza nasce da sincerità e dalla 
ricerca della ricompensa divina. 

Quindi Allah gli renderà facile compiere il bene 
per via della sua aspirazione ad ottenere il bene, e 
allontanerà da lui le avversità grazie alla sua 



 

9 

sincerità e fiducia nella ricompensa divina. Disse 
l'Eccelso: 

وْ إِْ��َ�حٍۢ َ��َْ� ﴿
َ
وْ َ�ْ�ُ�وفٍ أ

َ
َ�َ� �َِ�َ�َ�ٍ� أ

َ
�� َ�ْ� أ �َْ��ُٰ�ْ� إِ� �� �ِ�ّ ۢ�ٍ�ِ��َ �ِ� �َْ��َ �َ�

�سِ ا ِ اَ��َْ��تِ  �ْ�َِ��ءَٓ اوََ�� َ�ْ�َ�ْ� َ�ٰ�َِ�  ��� ْ�ً�ا َ�ِ��ً�� ��
َ
 ﴾ ��ََ��فَْ �ُْ��ِ��ِ أ

 {Non c’è nulla di buono in molti dei loro 
conciliaboli, eccezion fatta per chi ordina 
un’elemosina o una buona azione o la 
riconciliazione tra gli uomini. A chi fa questo per 
compiacimento di Allah, daremo un'immensa 
ricompensa} (An-Nisāà:114). 

In questo versetto l'Eccelso ci ha informato del 
fatto che tutte queste cose sono opere pie, 
indipendentemente da chi le compie, e che il bene 
attira il bene e respinge il male. E che al credente 
che cerca una ricompensa divina, tra cui la 
rimozione delle preoccupazioni, dell'afflizione, 
delle angosce e simili. 

Capitolo 
Tra le cause che alleviano l'ansia derivante dalla 

tensione nervosa e dalla preoccupazione del cuore 
per alcune afflizioni vi è l'impegnarsi in un'attività 
utile o nello studio di una scienza benefica. Queste 
cose distraggono il cuore dall'occuparsi di ciò che lo 
ha turbato. E potrebbe persino dimenticare, a causa 
di ciò, le ragioni che gli hanno causato ansia e 
afflizione, al punto che la sua anima si rasserena e il 
suo entusiasmo aumenta. Ed anche questa causa è 



 

10 

condivisa dal fedele e dal miscredente. Ma il 
credente si distingue per la sua fede, la sincerità e 
la ricerca della ricompensa divina nell'occuparsi 
della scienza che apprende o insegna, così come 
nelle buone azioni che compie. Sia che si tratti di 
un'adorazione, allora è valida come tale; o che si 
tratti di un'attività mondana o di un'abitudine, in 
questo caso è valida se essa è accompagnata da 
un'intenzione sincera e dal desiderio di utilizzarla 
come mezzo per obbedire ad Allah. Tutto ciò gli 
procura un effetto benefico nell'allontanare 
preoccupazioni, ansie e dolori. Infatti, quante 
persone sono state afflitte da ansia e angoscia 
costante che le hanno condotte a varie malattie, e il 
loro rimedio efficace è stato dimenticare la causa 
che le turbava e le angosciava, e dedicarsi a 
un'attività tra i suoi interessi personali. 

E sarebbe opportuno che l'attività in cui ci si 
impegna sia qualcosa che rallegra l'anima e che si 
desidera fare, poiché ciò favorisce maggiormente il 
raggiungimento di questo obiettivo benefico. Ed 
Allah è il miglior Sapiente. 

Tra le cose che allontanano la preoccupazione e 
l’ansia c'è la concentrazione di tutti i pensieri sui 
compiti della giornata odierna, distogliendosi dalla 
preoccupazione per il futuro e dalla tristezza per il 
passato. Per questo motivo il Profeta (صلى الله عليه وسلم) cercava 
rifugio dalla preoccupazione e dalla tristezza (come 
riportato in un detto narrato da Al-Bukhārī e 



 

11 

Muslim). Infatti, il rammarico per questioni passate 
che non possono essere recuperate o risanate non 
è di alcuna utilità, e l'ansia che si prova a causa della 
paura per il futuro potrebbe rivelarsi dannosa. 
Quindi il servo deve cercare di "vivere alla 
giornata", raccogliendo le sue forze nel migliorare 
la sua giornata e il suo presente. Concentrare il 
cuore su ciò porta al compimento delle azioni e 
consola il servo dall'ansia e dalla tristezza. Quando 
il Profeta (صلى الله عليه وسلم) invocava Allah con un'invocazione o 
la insegnava alla sua comunità, incoraggiava, 
insieme al ricorso ad Allah e alla speranza nella Sua 
grazia, l'impegno e lo sforzo per realizzare ciò che 
si desidera ottenere attraverso l'invocazione, 
nonché ad abbandonare ciò di cui si invoca 
l'allontanamento, in quanto l'invocazione 
dev'essere accompagnata dall'azione. Pertanto, il 
servo si sforza di fare ciò che gli procura beneficio 
nella religione e nella vita terrena, e chiede al suo 
Signore il successo nei suoi obbiettivi, ricercando il 
Suo ausilio in ciò, come disse il Profeta (صلى الله عليه وسلم): 

ٰ مَا َ�نْفَعُكَ، وَ   حْرصِْ ا( ِ،اب   سْتَعِنْ اَ�َ ءٌ فلاََ َ�قُلْ:    وَلاَ َ�عْجِزْ، وَ�ذَِا  �� صَابكََ َ�ْ
َ
أ

ٰـِ�نْ قلُْ: قدََرُ   وَلَ وََ�ذَا،  َ�عَلتُْ كَذَا َ�نَ كَذَا   ��
َ
أ ِ ا�وَْ  "�وَْ" وَمَا شَا  �� فَإنِ�  َ�عَلَ،  ءَ 

يْطَانِ اَ�فْتَحُ َ�مَلَ   )�ش�
 "Abbi premura di ciò che ti arreca beneficio, 

ricerca l’aiuto di Allah e non scoraggiarti. E se ti 
dovesse accadere qualcosa, non dire: «Se solo 



 

12 

avessi fatto così, sarebbe successo così...», perché 
pensare in questo modo apre la porta all'opera di 
Satana. Ma piuttosto, dì: «È il decreto di Allah, e ciò 
che Egli vuole fa'»" (Narrato da Muslim). Quindi, il 
Profeta (صلى الله عليه وسلم) ha unito l'esortazione di sforzarsi per le 
questioni benefiche in ogni circostanza al ricercare 
l’ausilio di Allah e non soccombere all’accidia, che è 
una pigrizia dannosa, con l'accettazione degli 
eventi passati, ormai accaduti, e il riconoscimento 
del decreto divino e della predestinazione. 

Egli ha anche diviso le questioni in due categorie: 
una in cui è possibile per il servo raggiungere 
completamente o in parte quanto desiderato, o è 
possibile respingere o ridurre il danno. In questo 
caso il servo impiega il suo sforzo e ricerca l'aiuto 
divino. Poi v'è un'altra categoria in cui ciò non è 
realizzabile, e in questo caso il servo accetta con 
serenità e soddisfazione. E non v'è dubbio che 
l'osservanza di questo principio è motivo di felicità 
e di allontanamento di ansie e angosce. 

Capitolo 
Una delle principali cause per la serenità del 

cuore e la sua tranquillità è l'abbondare nella 
menzione di Allah (litanie), poiché questo ha un 
effetto meraviglioso nel renderci sereni e nel 
rimuovere l'ansia e l'angoscia, come disse l'Eccelso: 

﴿... ِ��ْ�ِِ� �َ�
َ
ِ اأ  ﴾ �ُْ��ُ�بُ اَ�ْ�َ��ِ��   ��

 {In verità i cuori si rasserenano al Ricordo di 



 

13 

Allah} (Ar-Ra'd: 28) La menzione di Allah ha un 
enorme impatto nel raggiungimento di questo 
scopo (la serenità del cuore), grazie alla sua 
particolarità e alla ricompensa che il servo spera di 
ottenere, sia in termini di merito spirituale che di 
ricompensa divina. 

Allo stesso modo, parlare delle grazie di Dio, sia 
quelle manifeste che quelle interiori, ha un effetto 
significativo. La consapevolezza di queste grazie e il 
parlarne allontanano le preoccupazioni e le 
afflizioni, e incoraggiano il servo alla gratitudine, 
che rappresenta uno dei più elevati e nobili gradi 
spirituali. Ciò vale anche se il servo si dovesse 
trovare in una condizione di povertà, malattia o 
altro tipo di afflizione. Infatti, se mettesse a 
confronto le benedizioni di Allah – che sono infinite 
e innumerevoli – con la calamità che lo ha colpito, 
queste ultime risulterebbero insignificanti in 
confronto alle grazie divine. 

Anzi, quando un servo è afflitto da disgrazie e 
calamità ma dimostra pazienza e  sottomissione, 
l'effetto di queste afflizioni diventano leggere nel 
loro sopportazione e miti nel loro impatto. La 
speranza del servo nella ricompensa divina e nel 
merito spirituale, unita all’atto di adorazione 
rappresentato dall’adempiere al dovere della 
pazienza e dell’accettazione, trasforma le cose 
amare in dolci, al punto che la dolcezza della 
ricompensa divina fa dimenticare l’amarezza della 



 

14 

pazienza sopportata. 
Una delle cose più utili in questo ambito è 

l'istruzione che il Profeta (صلى الله عليه وسلم) ci ha esortato a 
seguire nel detto autentico in cui disse: 

سْفَلَ مِنُ�مْ، وَلاَ تنَظُرُوا  نظُرُوا ا(
َ
جْدَرُ  فإَنِ�هُ  فَوْقَُ�مْ، هُوَ   مَنْ  إَِ�ٰ إَِ�ٰ مَنْ هُوَ أ

َ
لا�  أ

َ
 أ

ِ ا نعِْمَةَ  تزَْدَرُوا   )عَليَُْ�مْ   ��
 "Guardate chi è al di sotto di voi e non guardate 

chi è al di sopra di voi. Invero, così facendo è più 
probabile che non disprezziate le grazie di Allah su 
di voi" (riportato da Al-Bukhārī) Infatti, quando il 
servo pone davanti ai suoi occhi questa nobile 
prospettiva, si rende conto di superare una grande 
parte della creazione in termini di benessere e di 
ciò che ne consegue, nonché di sostentamento e dei 
suoi benefici, indipendentemente dalla sua 
condizione. In questo modo, la sua ansia, le sue 
preoccupazioni e le sue afflizioni si dissipano, 
mentre la sua gioia e il suo compiacimento per le 
grazie di Allah, nelle quali eccelle rispetto a coloro 
che sono in una posizione inferiore, aumentano 
notevolmente. 

E più a lungo il servo riflette sulle grazie di Allah, 
sia quelle manifeste che quelle interiori, sia di 
natura spirituale che mondana, più si rende conto 
che il suo Signore gli ha concesso il bene e lo ha 
protetto da molteplici mali. Non v’è dubbio che 
questa consapevolezza allontana preoccupazioni e 
ansie, e apporta gioia e felicità. 



 

15 

Capitolo 
Tra le cause che generano gioia e allontanano 

preoccupazioni e afflizioni vi è l'impegno nel 
rimuovere le cause che portano alle preoccupazioni 
e nel cercare quelle che favoriscono la serenità. Ciò 
si ottiene dimenticando le avversità passate che 
non è possibile cambiare, riconoscendo che 
occupare la mente con esse è futile e 
controproducente, e che tale comportamento è 
stoltezza e follia. Pertanto, il servo deve sforzarsi di 
impedire al proprio cuore di riflettere su tali 
questioni. Allo stesso modo, deve lottare per evitare 
che il cuore si agiti per ciò che teme nel futuro, come 
la povertà, la paura o altre avversità che immagina 
possano incombere nella sua vita a venire. Egli deve 
quindi comprendere che gli eventi futuri sono 
ignoti, e che non si sa cosa potrà accadere in essi, sia 
in termini di bene che di male, di speranze che di 
dolori. Tutto ciò è nelle mani dell'Onnipotente, il 
Saggio, e non è in potere degli esseri umani 
controllarli, se non attraverso lo sforzo per ottenere 
ciò che è benefico e per respingere ciò che è 
dannoso. Il servo deve inoltre rendersi conto che, se 
distoglie la sua mente dall'ansia per il futuro delle 
sue vicende, si affida al suo Signore per il loro 
miglioramento e confida nel suo Signore, allora il 
suo cuore troverà pace, le sue condizioni 
miglioreranno e le sue preoccupazioni e ansie 



 

16 

svaniranno. 
Una delle pratiche più utili per approcciarsi alle 

questioni future è ricordare questa invocazione con 
cui il Profeta (صلى الله عليه وسلم) era solito invocare: 

دِيِ�َ    �ل�هُم� ا(  �ِ صْلحِْ 
َ
ِياأ دُْ�يَايَ    ��  �ِ صْلحِْ 

َ
وَأ ْ�ريِ، 

َ
أ عِصْمَةُ  �يِهَا   ل�ِ� اهُوَ 

صْلحِْ ِ�ٓ آخِرَِ�َ  
َ
َيَاةَ ا  جْعَلِ اإَِ�ْهَا مَعَادِي، وَ   ل�ِ�ٓ امَعَاِ�، وَأ ْ�    ، زِ�َادَةً �� ِ� ُ�� خَْ�ٍ

 ) رَاحَةً �� مِن ُ�� َ��  �مَْوْتَ اوَ 
 "O Allah, perfeziona per me la mia religione, che 

è la protezione delle mie questioni, e rendi 
prospera la mia vita mondana, in cui risiede il mio 
sostentamento. Perfeziona per me la mia vita futura 
(nell’Aldilà), verso cui è la mia destinazione, e rendi 
per me la vita un aumento in ogni bene, e la morte 
per me sollievo da ogni male" (riportato da 
Muslim). E disse anche: 

ِ� ُ��هُ، لاَ  �ل�هُم� ا(
ْ
صْلحِْ ِ� شَأ

َ
، وَأ رجُْو، فلاََ تَِ�لِْ� إَِ�ٰ َ�فِْ� طَرْفةََ عَْ�ٍ

َ
 رَْ�تََكَ أ

نتَ   إلاِ� إَِ�َ 
َ
 ) أ

 "O Allah, nella Tua misericordia ripongo la mia 
speranza; non abbandonarmi a me stesso neppure 
per un battito di ciglio. Perfeziona per me tutte le 
mie questioni. Non v'è altro dio all'infuori di Te" 
(riportato da Abu Dāūd con una catena di 
trasmissione autentica). Quando il servo ripete con 
costanza questa supplica, che racchiude la richiesta 
di rettitudine per il suo futuro sia religioso che 
mondano, con un cuore presente e un’intenzione 



 

17 

sincera, accompagnata dallo sforzo per realizzare 
ciò che desidera, Allah realizzerà per lui ciò che ha 
invocato e sperato, e per cui ha agito. Così facendo 
le sue preoccupazioni si trasformeranno in gioia e 
felicità. 

Capitolo 
Tra le cause più efficaci per dissipare l'ansia e le 

preoccupazioni, quando il servo è colpito da 
qualche avversità, vi è lo sforzo di mitigarla 
considerando gli scenari peggiori che potrebbero 
verificarsi e preparando se stesso ad accettarli. Una 
volta fatto ciò, egli deve impegnarsi per alleviare ciò 
che può essere alleviato, nei limiti del possibile. Con 
questa preparazione interiore e con questo sforzo 
benefico, le sue preoccupazioni e afflizioni 
svaniranno, e il suo impegno sarà rivolto a ottenere 
benefici e a respingere i danni che è nella sua 
portata affrontare. 

Quando sopraggiungono cause di paura, 
malattie, povertà o privazione di ciò che ama tra le 
varie cose desiderabili, il servo deve affrontare 
tutto ciò con tranquillità e preparando la propria 
anima all'accettazione di quello che potrebbe 
accadere, persino alle situazioni più difficili. Infatti, 
preparare l'anima a sopportare le avversità le 
rende più leggere e ne allevia l'intensità, 
specialmente se ci si impegna a contrastarle in base 
alle proprie capacità. In questo modo, riesce a 



 

18 

riunire la preparazione interiore e lo sforzo 
benefico, che distoglie l'attenzione dalle calamità e 
rafforza la resistenza alle avversità, affidandosi a 
Dio e avendo piena fiducia in Lui. Senza dubbio, 
queste azioni hanno un beneficio immenso nel 
portare gioia e serenità al cuore, insieme alla 
speranza del servo nella ricompensa immediata e 
futura. Questo è un fatto osservato e sperimentato, 
e le testimonianze di chi lo ha messo in pratica sono 
numerosissime. 

Capitolo 
Tra i più grandi rimedi per le malattie nervose 

del cuore, e in generale le malattie che accusa il 
corpo, vi è la forza interiore del cuore e la sua 
capacità di non turbarsi o agitarsi di fronte alle 
illusioni e alle immaginazioni Tra i più grandi 
rimedi per le malattie nervose del cuore, e in 
generale le malattie che accusa il corpo, vi è la forza 
interiore del cuore e la sua capacità di non turbarsi 
o agitarsi di fronte alle illusioni e 
alle immaginazioni Tra i più grandi rimedi per le 
malattie nervose del cuore, e in generale le malattie 
che accusa il corpo, vi è la forza interiore del cuore 
e la sua capacità di non turbarsi o agitarsi di fronte 
alle illusioni e alle immaginazioni causate dai 
pensieri negativi. L'ira e la confusione sono tra le 
cause di dolore, e chi si aspetta l'avvento delle 
calamità e la perdita delle cose amate sprofonda 



 

19 

nelle preoccupazioni, nelle angosce e nelle malattie 
del cuore e del corpo, fino all'esaurimento nervoso 
i cui effetti negativi sono stati ampiamente 
osservati e riconosciuti dalle persone per i loro 
numerosi danni. 

Ma quando il cuore si affida ad Allah e confida in 
Lui, e non si arrende alle illusioni né è sopraffatto 
dalle cattive immaginazioni, confidando in Lui e 
nutrendo speranza nella Sua grazia, allora le 
preoccupazioni e le ansie saranno allontanate da 
esso, e molte malattie fisiche e del cuore 
spariranno. Il cuore acquisirà una forza, un 
rilassamento e una gioia indicibili. Infatti, quanti 
ospedali sono pieni di pazienti vittime di illusioni e 
immaginazioni distorte? Quanti individui, persino 
tra le persone forti, per non parlare dei deboli, 
hanno visto i loro cuori subire gli effetti di queste 
cose, fino a sfociare nella psicosi e nella follia? 
Pertanto, colui che è sano lo è per la grazia di Allah 
e per la Sua guida nel sforzarsi per arrivare alle 
cause utili che rafforzano il cuore e allontanano 
l'ansia. E a proposito di questo, disse l'Eccelso: 

ِ اوََ�� َ�َ��َ��ْ� �َ�َ� ﴿ ��  ُ��ُ�ْ�َ �َ�ُ�َ... ﴾ 

 {E chi si affida ad Allah, Egli gli basta} (At-Talāq: 
3). Vale a dire che provvede a tutto ciò di cui 
necessita, sia nelle questioni che riguardano la sua 
fede, che quelle mondane. 

Chi confida in Allah ha un cuore forte, non si 



 

20 

lascia influenzare dalle illusioni e non si lascia 
turbare dagli eventi negativi, perché sa che ciò 
sarebbe una debolezza dell'anima e sarebbe la 
reazione ad un'irreale disperazione e paura. 
Inoltre, sa che Dio ha garantito a chi si affida a Lui 
una protezione completa, pertanto, ha fiducia in 
Allah e confida nella Sua promessa. Al punto che le 
sue preoccupazioni e le sue ansie svaniscono, le 
difficoltà risultano più semplici, il dolore si 
trasforma in gioia e la paura in sicurezza. Quindi, 
chiediamo all’Eccelso di concederci il benessere e di 
donarci la forza del cuore e la sua fermezza, e la 
completa fiducia che Egli garantisce ogni bene per i 
suoi fedeli e li protegge da ogni male. 

Capitolo 
Il Profeta (صلى الله عليه وسلم) disse: 

 ) لاَ َ�فْرَكْ ُ�ؤْمِنٌ ُ�ؤْمِنَةً، إنِْ كَرهَِ مِنْهَا خُلقًُا رَِ�َ مِنْهَا خُلقًُا آخَرَ (
 "Un credente non deve detestare una credente. 

Se non l'aggrada un aspetto del suo carattere, ne 
apprezzerà un altro" (riportato da Muslim). In 
queste parole ci sono due grandiosi benefici: 

La prima è l'indicazione sulla modalità di 
trattamento della propria moglie, del parente, 
dell'amico, del datore di lavoro e, in generale, di 
tutti coloro con cui si ha una relazione e un legame. 
Si deduce che bisogna abituare se stessi al fatto di 
accettare che in loro ci sarà inevitabilmente 
qualche difetto, mancanza o qualcosa che non si 



 

21 

apprezza. Quando ci si accorge di questo, per 
preservare questo legame, occorre ricordare le 
qualità positive e gli interessi personali o che si 
hanno in comune. Ignorando i difetti e notando i 
pregi, la compagnia sarà duratura e si potrà 
raggiungere la pace e la serenità. 

La seconda è la scomparsa della preoccupazione 
e dell'ansia, il mantenimento della serenità e 
l'adempimento costante dei diritti obbligatori e 
quelli raccomandati. Ciò porta al raggiungimento 
della pace tra le due parti. Chi non segue questa 
istruzione che il Profeta (صلى الله عليه وسلم) ha menzionato, ma 
piuttosto agisce in maniera opposta, 
concentrandosi sui difetti e tralasciando i pregi, 
inevitabilmente cadrà nell'ansia e vedrà turbato il 
rapporto con le persone a cui vuole bene. Come, 
d'altronde, molti dei diritti che entrambe le parti 
dovrebbero preservare verranno trascurati. 

Molte persone dotate di grande determinazione 
mostrano pazienza e compostezza quando si 
verificano disgrazie o eventi spiacevoli. Tuttavia, di 
fronte a questioni banali e insignificanti, si agitano 
e la serenità viene turbata. La ragione di ciò è che 
hanno preparato le loro anime ad affrontare le 
grandi difficoltà, ma hanno trascurato di farlo per le 
piccole, danneggiando così la loro tranquillità. Chi è 
saggio prepara la propria anima ad affrontare sia le 
piccole che le grandi difficoltà e chiede a Dio di 
sostenerlo, affinché non lo abbandoni a se stesso 



 

22 

neppure per un istante. In questo modo, le piccole 
questioni diverranno semplici, proprio come le 
grandi. Così la sua anima rimane in pace e il suo 
cuore resta tranquillo e rilassato. 

Capitolo 
La persona saggia sa che la sua vera vita è una 

vita di felicità e tranquillità e che è molto breve, 
quindi non dovrebbe abbreviarla ulteriormente 
preoccupandosi e perdendosi nelle difficoltà, 
perché questo è l'opposto del vivere realmente la 
vita. Così facendo gran parte della sua esistenza 
andrà persa a causa di preoccupazioni e problemi, 
e non v'è differenza in ciò tra il giusto e l'iniquo, ma 
il credente che comprende ciò, avrà benefici nel 
presente come nel futuro. 

Se gli accade qualcosa di brutto o se lo teme, 
dovrebbe confrontare il resto delle benedizioni che 
ha ricevuto, siano esse religiose o materiali, con il 
male che gli è capitato. Dal confronto, diventerà 
evidente l'abbondanza delle grazie di cui gode e 
l'insignificanza delle avversità che gli sono capitate. 

Allo stesso modo, dovrebbe confrontare il danno 
che teme possa accadergli con le numerose 
possibilità di rimanere al sicuro da esso. Non 
dovrebbe permettere che una possibilità remota 
prevalga sulle molteplici e solide probabilità di 
sicurezza. In questo modo, le sue preoccupazioni e 
paure svaniranno. Così come dovrebbe anche 



 

23 

considerare il peggior scenario possibile e 
preparare se stesso a questa eventualità, qualora si 
verificasse, impegnandosi nel prevenire ciò che non 
è ancora accaduto e nel mitigare o alleviare ciò che 
è già accaduto. 

Tra le cose utili da sapere c'è che il male che le 
persone ti fanno, specialmente attraverso parole 
offensive, non danneggia te, ma piuttosto 
danneggia loro, a meno che tu non permetta a 
queste parole di occupare la tua mente e di 
controllare le tue emozioni. In tal caso, ti 
danneggeranno come hanno danneggiato loro. Se 
invece non dai loro peso, non ti causeranno alcun 
danno. 

Sappi che la tua vita è il riflesso dei tuoi pensieri. 
Se i tuoi pensieri sono rivolti a ciò che porta 
beneficio alla tua religione e alle tue questioni 
mondane, la tua vita sarà serena e felice. Altrimenti, 
avverrà il contrario. 

E tra le cose più utili per scacciare le 
preoccupazioni c'è anche il fatto di preparare se 
stessi a non ricercare il ringraziamento se non nei 
confronti di Allah. Pertanto, quando fai del bene a 
qualcuno che ha un diritto su di te o a qualcuno che 
non l'ha, sappi che questa è una forma di relazione 
tra te e Allah. Quindi, non preoccuparti della 
gratitudine di coloro ai quali hai fatto del bene, così 
come l'Eccelso disse riguardo ai Suoi servi eletti: 



 

24 

ِ اإِ��َ�� ُ�ْ��ُِ�ُ�ْ� �ِ�َْ��ِ ﴿  ﴾� �َ� �ُ�ِ�ُ� ِ��ُ�ْ� َ�َ�اءًٓ وَ�َ� ُ�ُ��رًا  ��

 {È solo per il volto di Allah che vi nutriamo; non 
ci aspettiamo da voi né ricompensa, né gratitudine} 
(Al-Insān: 9). 

Ciò assume ancora maggior rilievo quando si 
tratta della famiglia e dei figli, data la solidità del 
legame con loro. Quando prepari te stesso a 
proteggerli da ogni male, darai loro serenità e la 
troverai anche tu. E tra le cose che procurano 
serenità, v'è l'occuparsi delle questioni meritorie in 
base alla propria motivazione, senza 
quell'esagerazione che si trasforma in inquietudine, 
rischiando poi di tornare sui propri passi a mani 
vuote perché è stata intrapresa una strada contorta. 
Questo fa parte della saggezza: trasformare le 
situazioni difficili in occasioni serene e piacevoli, in 
questo modo aumenta la serenità personale e 
vengono dissipate le preoccupazioni. 

Poni davanti ai tuoi occhi le questioni utili e 
lavora per realizzarle, senza distrarti con ciò che è 
dannoso, in modo da evitare le cause di 
preoccupazione e tristezza. Aiutati col riposo e 
concentrati per realizzare le questioni importanti. 

Anche portare a termine i compiti 
nell'immediato  per essere liberi in futuro rientra 
tra le questioni che hanno una grande utilità. Infatti, 
se i compiti non vengono completati, si accumulano 
quelli precedenti a quelli successivi, rendendo 



 

25 

difficile la loro gestione. Se però viene eseguita ogni 
cosa al momento giusto, le questioni future 
verranno affrontate con maggiore forza mentale e 
capacità di azione. 

Inoltre, è opportuno avere una scala di priorità 
scegliendo di eseguire le opere più importanti e 
distinguendo ciò a cui si è più inclini e che si 
desidera intensamente, poiché fare il contrario 
porta noia, stanchezza e turbamento. Occorre 
aiutarsi facendo affidamento alla sana riflessione e 
alla consultazione con gli altri, poiché chi cerca 
consiglio non si pente mai. Poi bisogna studiare 
attentamente ciò che si intende realizzare e, una 
volta accertata l'utilità e presa la decisione, affidare 
tutto ad Allah, poiché Egli ama coloro che confidano 
in Lui. 

La lode appartiene ad Allah, il Signore dei mondi. 
Pace e benedizioni siano sul nostro Profeta 

Muhammad, la Sua famiglia e i Suoi compagni. 
 

*** 



 

26 

Index 
 

Le cause utili per una vita felice ................................................... 2 
Autore ....................................................................................................... 2 
Introduzione dell'autore .................................................................. 2 
Capitolo .................................................................................................... 3 
Capitolo .................................................................................................... 9 
Capitolo ................................................................................................. 12 
Capitolo ................................................................................................. 15 
Capitolo ................................................................................................. 17 
Capitolo ................................................................................................. 18 
Capitolo ................................................................................................. 20 
Capitolo ................................................................................................. 22 
 
 
 

*** 
 




